
Algorab é a estrela alfa da constelação do Corvo e está simbolicamente ligada a 

esse pássaro. O corvo foi estigmatizado, em diferentes civilizações e períodos, 

pelo mau agouro, sendo desde muito tempo sinônimo de acontecimentos 

sombrios. Quais os mitos por trás dessa e de outras significações até hoje a ele 

associadas? São visíveis na narrativa do mapa a ponto de serem incluídas no 

enredo como testemunhos das estrelas fixas?

ALGORAB 
  

ASTROLÁBIO  REVISTA  DE  ASTROLOGIA    |     03

Sob os auspícios 
mitológicos do corvo 

 POR CATARINA SPAGNOL E NICOLE ZEGHBI



Seu poder sobre os acontecimentos 
na Terra já era reconhecido na 
Babilônia por volta de 1700 A.C e 
apesar de associadas à mitologia 
grega, a maioria é proveniente das 
grandes civilizações da Mesopotâmia. 
Os gregos utilizaram como referência 
textos mesopotâmios que listava mais 
de 30 constelações, contendo 
também observações sobre suas 
posições e movimentos. 
 
As estrelas fixas, assim nomeadas pela 
lentidão com que se movimentam no 
céu, são ferramentas importantes na 
leitura astrológica, produzem efeitos 
poderosos, inalcançáveis aos planetas 
e enriquecem a costura do enredo, 
matizando a natureza desses astros 
com sua significação. 
Entretanto, para que haja 
assertividade ou efetividade das 
influências indicadas pelas estrelas é 
necessário que estejam em acordo 
com o testemunho da carta, pois  

Estrelas fixas
sendo os planetas veículos da ação ou 
intérpretes do enredo apresentado 
pelo mapa, se as estrelas não 
obtiverem seu apoio, por mais 
poderosas que sejam, suas influências 
ficarão na promessa. 
 
A astrologia clássica determina que as 
estrelas devem estar em conjunção ou 
oposição aos planetas e pontos 
importantes do mapa, como o 
ascendente e o MC, para ativação de 
seus efeitos, mais poderosos quando 
os aspectos acontecem nos ângulos.  

ASTROLÁBIO  REVISTA  DE  ASTROLOGIA    |     04

A força e a importância de uma estrela 
dependem de sua magnitude, 

relacionada com a visibilidade e o 
brilho. Classificadas em uma escala 

de 1 a 6, as estrelas de primeira 
magnitude são as de maior brilho e as 

que estão além da sexta magnitude não 
são mais visíveis a olho nu, o que anula 

sua importância astrológica. São 
consideradas relevantes as estrelas com 

magnitude entre 1 e 3 com exceção à 
sazonalidade de algumas estrelas variáveis, 

como Algol.



na interpretação deverá ser 
considerada a natureza de cada um 
desses planetas.  
 
Em linhas gerais, os efeitos de uma 
estrela no mapa dependem de sua 
magnitude, exatidão do aspecto, 
natureza do planeta associado à sua 
atuação e condições gerais do mapa. 
A simbologia mitológica costuma ser 
preterida na interpretação, 
sendo adotadas, automaticamente, 
apenas as significações simbólicas 
pertinentes à natureza planetária da 
estrela. 

Como não há consenso sobre o grau de 
proximidade a ser considerado no 
aspecto com as estrelas fixas, será 
adotada aqui a regra utilizada pela 
maioria dos astrólogos, 3° em ascensão 
reta e de 1° em declinação. O parâmetro 
de modulação para ascensão reta é 
definido pela magnitude da estrela, 
sendo até 3° para as de primeira 
magnitude, até 2° para as de segunda 
magnitude e de até 1° para as de 
terceira magnitude. É certo que quanto 
mais próximo o aspecto, mais 
poderosos os efeitos da estrela. 
 
As estrelas fixas foram agrupadas em 
constelações de acordo com sua 
natureza.  A semelhança entre a 
natureza de uma estrela com a de um 
ou dois planetas é determinante à sua 
significação simbólica e à sua 
interpretação. Spica, por exemplo, é da 
natureza de Vênus e Marte, assim, 

Por meio das várias vertentes 
mitológicas do corvo, expostas aqui, 
pretende-se evidenciar, a partir de 
breve análise dos mapas de Josef 
Mengele e Brandon Lee, a influência 
da mitologia sobre os significados das 
estrelas fixas nos mapas astrológicos. 

ASTROLÁBIO  REVISTA  DE  ASTROLOGIA    |   05



O CORVO

NA MITOLOGIA

Ti
pp

i H
ed

re
n 

em
 "O

s 
P

ás
sa

ro
s"



" Q u e  e s s e  g r i t o  n o s  a p a r t e ,  

a v e  o u  d i a b o ! " ,  e u  d i s s e .  

" P a r t e !  

T o r n a  à  n o i t e  e  à  t e m p e s t a d e !  

T o r n a  à s  t r e v a s  i n f e r n a i s !  

N ã o  d e i x e s  p e n a  q u e  a t e s t e  a  

m e n t i r a  q u e  d i s s e s t e !  

M i n h a  s o l i d ã o  m e  r e s t e !  T i r a -  

t e  d e  m e u s  u m b r a i s !  

T i r a  o  v u l t o  d e  m e u  p e i t o  e  a  

s o m b r a  d e  m e u s  u m b r a i s ! "  

D i s s e  o  c o r v o ,  " N u n c a  m a i s " .  

E d g a r  A l a n  P o e

Como é comum em narrativas 
míticas , a figura do corvo apresenta 
diferentes versões , que serão 
apresentadas ao longo dessa reflexão . 
 
A primeira delas conta que Corônis , 
que era filha de Flegias , rei dos 
lapitas e irmão de Ixión , costumava 
passear nas margens do lago Beobes , 
na Tesalia , onde lavava os pés .   
 
Foi em um desses momentos de 
descontração , que ela foi avistada 
por Apolo , o belo deus do Olimpo , 
que era filho de Zeus (Júpiter) e de 
Latona (Leto), e irmão de Diana 
(Ártemis).  

ASTROLÁBIO  REVISTA  DE  ASTROLOGIA    |     07

Consta que Apolo era um deus de 
inúmeras qualidades e com 
atributos tão complexos que era 
missão quase impossível relacioná- 
los entre si . De modo geral , Apolo 
é associado com o simbolismo da 
luz , mas a ele também era 
atribuído o amadurecimento 
dosfrutos e a proteção das 
colheitas contra camundongos e 
pragas , assim como a proteção dos 
rebanhos . Entretanto , as 
habilidades de Apolo não 
paravam por aí : ele era um hábil 
arqueiro e as suas flechas tinham o 
poder de afastar as doenças . Por 
outro lado , as mesmas flechas que  



ASTROLÁBIO  REVISTA  DE  ASTROLOGIA    |     08

curavam , também eram capazes de 
causar aos homens a morte súbita . 
Para finalizar , vale mencionar que 
Apolo também era associado às 
profecias e à música . 
 
Esse deus de múltiplos atributos , 
com um simbolismo tão rico , que 
desfrutava de grande prestígio no 
Olimpo a ponto de todos se 
curvarem em sinal de respeito , 
encantou-se pela bela Corônis . 
 
Casaram-se e certo dia , enquanto 
Apolo ia para Delfos resolver alguns 
assuntos , deixou um corvo de 
plumas brancas como a neve para 
vigiá-la . Mas Corônis não mandava 
em seu próprio coração , e nutria 
desde muito tempo uma paixão 
secreta por Isquis , o filho arcadio 
de Elato . 
 
Embora já grávida de Apolo , ela 
ousou encontrar-se  com o seu 
amado Isquis . A razão pela qual 
Corônis preferiu Isquis a Apolo não 
é clara . Segundo algumas versões , 
ela estaria noiva de Isquis , que era 
seu primo , por vontade do seu pai .  

Para outros , ela temia o desprezo 
dos homens por ser amante de um 
deus e teria optado pelo 
casamento com um mortal . 
 
O fato que interessa a essa reflexão 
é que o corvo presenciou o 
encontro amoroso e correu 
entusiasmado para Delfos informar 
Apolo sobre o ocorrido . Porém , 
Apolo já estava ciente do amor que 
Corônis sentia por Isquis e ao invés 
de elogiar a vigilância do corvo , o 
deus o amaldiçoou por não ter-lhe 
arrancado os olhos assim que  se 
aproximou dela . Essa maldição fez 
com que o corvo ficasse negro e 
desde entãotodos os seus 
descendentes nascem da mesma 
cor . (1) 
 
Além de amaldiçoar o corvo , a fúria 
de Apolo também fez com que 
queimasse Corônis por seu amor 
ilegítimo com Isquis . Entretanto , 
ele não abriu mão do seu filho , 
Asclépio , e entregou-o para ser 
educado por Quirón no aprazível e 
regenerador monte Pélion ,(2) onde 
lhe foi ensinada a arte da cura . 



Nesse ponto , é interessante ressaltar 
que Quíron era filho de Cronos 
(Saturno) e da ninfa Filira , pelos 
quais foi abandonado , sendo então 
achado e criado por Apolo ,  que lhe 
transmitiu todos seus 
conhecimentos . Quíron é 
considerado o último dos centauros , 
famoso por sua inteligência e 
bondade , sendo possuidor de 
grandes habilidades médicas . (3) 
 
Algumas variações do mito narram 
que Corônis , ao invés de ter sido 
queimada por Apolo ,  foi liquidada a 
flechadas por Ártemis , a pedido do 
irmão .(4) 
 
Versões da narrativa à parte , o fato é 
que depois de todo o fatídico 
incidente , Apolo ainda pretendia 
conservar o corvo como 
um emblema da adivinhação , mas 
os sacerdotes se opuseram a isso . 

ASTROLÁBIO  REVISTA  DE  ASTROLOGIA    |   09

Para eles , a adivinhação do sonho 
era um meio mais simples e eficaz 
de diagnosticar as doenças dos 
enfermos do que o som enigmático 
das aves .(5) 
 
Após ter perdido a mãe pela voz 
difamadora do corvo , Esculápio 
cresceu e transformou-se em um 
poderoso curandeiro e fez tais 
progressos na medicina , que chegou 
mesmo a ressuscitar vários mortos . 
Conta-se que ele trouxe Glauco - 
filho de Sísifo -  novamente para a 
vida e por isso , foi calcinado por 
Zeus num ataque de inveja .(6) 
Outras versões do mito contam que 
Zeus fulminou Asclépio a pedido de 
Plutão , o deus do submundo , que 
estava com medo de que o poder 
de ressuscitar os mortos pudesse 
prejudicar seriamente a ordem do 
mundo . Entretanto , apesar da morte 
violenta ,  Asclépio foi divinizado .(7) 
 



ASTROLÁBIO  REVISTA  DE  ASTROLOGIA    |     10

A segunda versão da narrativa 
mítica sobre o corvo conta 
que Apolo , ordenou à sua ave 
de estimação que lhe fosse 
buscar água de uma nascente 
distante para matar a sua 
sede . A água deveria ser 
trazida numa taça (que é a 
origem por trás da 
constelação de mesmo 
nome). No entanto , o corvo 
encontrou no caminho uma 
figueira com figos verdes , não 
resistiu e decidiu aguardar até 
que amadurecessem para 
devorá-los . Porém , quando 
chegou à nascente , ao ver 
uma cobra d 'água , lembrou-se 
que estaria em sérios apuros 
com Apolo e engendrou uma 
desculpa para justificar a sua 
demora : contou ao deus que a 
presença da cobra havia o 
obrigado a esperar para 
recolher a água . Só que Apolo 
era um deus de muitos 
atributos e entre eles , estava o 
poder de ver através da 
mentira . Assim ,  o deus , como 
castigo , colocou o Corvo , a 
Hidra (a cobra d 'água) e a 
Taça no céu , dando ordens à 
cobra para nunca deixar que 
o corvo alcançasse a água , de 
forma que este estivesse 
fadado a sentir sede por toda 
a eternidade . 

(1) Graves, Robert. Los Mitos Griegos. p.193. 

(2) Brandão, Junito. Mitologia Grega, volume 2. p. 90. 

(3) Bulfinch T. O Livro da Mitologia. 4ed , Marin Claret, São Paulo, 

2011, 467p. 

– Edelstein EJ, Edelstein L. Asclepius. Collection and 

Interpretation of the Testimonies. The Johns Hopkins University 

Press, Baltimore, 1998, vols I, II, 470p, 277p. 

– Guirand F. Greek Mythology. Paul Hamlyn, London, 1965, 153p. 

(4) Brandão, Junito. Mitologia Grega, volume 2. p. 90. 

(5) Graves, Robert. Los Mitos Griegos. p.197. 

(6) Graves, Robert. A deusa branca, uma gramática histórica do 

mito poético. P. 71. 
(7) Brandão, Junito. Mitologia Grega, volume 2. p. 90. 

Apolo e Corônis

Apolo 



Além das duas versões anteriormente 
narradas do mito , algumas 
curiosidades sobre a figura do corvo 
são essenciais para que seja possível 
traçar paralelos e construir a 
narrativa astrológica nos mapas que 
serão apresentados na última parte 
dessa reflexão . 
 
De acordo com uma das versões 
apresentadas anteriormente , a figura 
mítica do corvo está inserida no 
contexto existencial de Apolo , 
Corônis e Esculápio . Dentro da 
estrutura da narrativa , o corvo foi 
sacrificado porque não agiu segundo 
as expectativas de Apolo , mas não 
deixou de cumprir a sua função , que 
era ser o portador de uma verdade 
para alguém que não estava presente 
em uma situação . O corvo voou e 
carregou o agouro de que Corônis 
não amava Apolo , mas sim Isquis . 
 
Robert Graves , na obra “A deusa 
branca - uma gramática histórica do 
mito poético”, traça um enriquecedor 
paralelo entre a narrativa mítica de 
Esculápio e de Bran , um dos deuses 
da mitologia nórdica , cuja nome 
significava gralha ou corvo ou 
amieiro .  

Segundo Graves , é possível afirmar 
que as duas ascendências de 
Esculápio o relacionam com a figura 
do corvo , tal como Bran . A primeira 
relação se deve ao fato dele ser filho 
de Corônis , palavra que 
etimologicamente significa corvo ou 
gralha , que coincidentemente é o 
título da deusa Atená . A segunda 
relação da ascendência com o corvo 
é em virtude do pai Apolo e 
coincidentemente , o corvo era 
consagrado a ambos .(8)   
 
A imagem de Esculápio está 
diretamente relacionada com a cura 
e como já foi mencionado no tópico 
anterior , o dom de ressuscitar 
os mortos não foi bem visto pelos 
deuses e foi a razão da sua morte , de 
igual forma , Bran também foi 
destruído pelo inimigo Evnissyen , que 
o invejava por ter elaborado uma 
poção mágica capaz de  trazer de 
volta à vida Matholwch , que era o rei 
da Irlanda .(9)   

A
po

lo
, s

al
va

 A
sc

lé
pi

o 
e 

ca
st

ig
a 

C
or

ôn
is

Alguns complementos essenciais

ASTROLÁBIO  REVISTA  DE  ASTROLOGIA    |     11



ASTROLÁBIO  REVISTA  DE  ASTROLOGIA    |   12

(8) Graves, Robert. A deusa branca, uma gramática histórica do mito poético. P. 71.  
(9) Graves, Robert. A deusa branca, uma gramática histórica do mito poético. P. 71. 
(10) Graves, Robert. Los Mitos Griegos. p.36.  

(11) Graves, Robert. A deusa branca, uma gramática histórica do mito poético. P.145. 

Tanto Bran como Esculápio eram semideuses , 
com numerosos santuários e ambos foram 
considerados padroeiros de curas e 
ressurreições . 
 
Mas além dessas narrativas , há também 
outros possíveis desdobramentos 
interessantes que podem ser feitos sobre a 
figura mítica do corvo . Robert Graves conta 
que Bran era uma divindade-corvo que pode 
ser facilmente associada a Cronos , pois sua 
foice apresenta semelhança evidente com o 
bico de um corvo . Outra associação possível 
entre Cronos e Bran é o fato do primeiro , 
assim como Asclépio e Apolo , ser 
frequentemente  representado em 
companhia de corvos ou outras aves , pois nos 
tempos primitivos não havia uma distinção 
evidente entre corvo , gralha e outros pássaros 
negros que se alimentavam de carniça .(10)  
 
Por fim , o último argumento de Graves para 
estabelecer uma ligação de Cronos com a 
figura do corvo está na linguagem .  
 
 

Ele afirma que embora os gregos 
posteriores quisessem pensar  que o 
nome chronos significasse tempo , pois 
qualquer homem velho era chamado de 
Cronos , a derivação mais provável para a 
palavra era da raíz de cron , ou corn , que 
dá ao grego e ao latim palavras para 
corvo - corone e cornix . 
 
Diante dessas considerações , o que 
importa é que Bran , Cronos , Saturno , 
Esculápio e Apolo possuem suas 
imagens associadas à morte e o modo 
como a morte se introduziu no mundo e 
o que virá depois dela sempre foram os 
grandes temas da discussão religiosa e 
filosófica .(11)  



ASTROLÁBIO  REVISTA  DE  ASTROLOGIA    |     33

Sacrifícios rituais e destituições à 
parte , o corvo aparece ainda em 
muitos poemas , contos e outros 
textos mitológicos . 
Em “Os trabalho e os dias”, o poeta 
Hesíodo escreveu : “Observa quando 
ouvires a voz do corvo que grasna 
todo ano do alto das nuvens ; ela traz 
o sinal para arar e para o tempo do 
inverno chuvoso aponta , e morde o 
coração do homem sem bois . Já 
então engorda no curral os bois de 
chifres recurvos . Pois é fácil dizer : 
“dá-me dois bois e um carro”, mas 
fácil recusar : “mas os bois têm 
trabalho a fazer”. O homem rico em 
ideias pensa em construir um carro : 
tolo ! Não sabe que um carro se faz 
com cem tábuas , e que antes vem o 
cuidado de juntá-las em casa .” (12) 
 
 
  
 
 

Na obra “Metamorfose” de Ovídio , a 
ave negra também está presente . Eis 
os trechos onde é possível encontrar 

a menção à figura do corvo : “(. . .) 
Anuíram os deuses do mar ; a 

Satúrnia sobe ao límpido céu no ágil 
carro içado pelos pavões recém- 

tintos , ao morrer Argos , qual , há bem 
pouco , ó corvo loquaz , antes branco , 
de repente mudaste em ave de asas 
negras . Outrora , ela era argêntea e 
de alvas penas nas asas , igualando- 

se a pombas sem mácula , aos 
gansos , cuja vígil voz o Capitólio 
salvaria , e ao cisne amante dos 

riachos . A língua foi sua perdição ; 
língua loquaz causou-lhe a troca da 

cor branca na contrária . Em toda 
Hemônia não havia outra mais bela 
do que Corone de Larissa ; ela , a ti , 

Délfico , aprouve , ao menos quando 
casta ou não flagrada ; porém a ave 

de Febo flagrou o adultério e , 
inexorável delatora , foi contar a 

oculta culpa ao dono ; movendo as 
penas para tudo saber , diz , a gárrula 

gralha , enquanto o segue : “não 
palmilhas boa trilha , considera o que 
minha língua pressagia . Vê o que fui 

e o que sou , qual prêmio , e verás 
que a boa-fé me foi nefasta . Certa 
vez , Palas fechara Erictônio , ente 

O corvo em outros textos mitológicos

sem mãe, numa cesta tecida com 
vime da Ática, e o confiou às três 

  filhas do biforme Cécrope com 
a proibição de espiarem o 

segredo. (13)



ASTROLÁBIO  REVISTA  DE  ASTROLOGIA    |   14

(. . .) De fato , ela é ave , mas cônscia 
da culpa , evita a luz e no breu o 
pudor oculta e é repelida em todo 
céu por todas”. Dito isso , o corvo 
exprobra : “que tuas palavras te 
desgracem ; desdenho dos teus 
vãos presságios”. E prosseguindo 
em seu caminho , conta ao amo 
que viu Corone se deitar com 
jovem Hemônio . Ao saber desse 
ultraje , ao deus amante escapam a 
coroa de louro , o plectro e a cor do 
rosto , e , com o coração refervendo 
de cólera , pega as armas de 
sempre , estende o curvo arco ao 
extremo e aquele peito tantos 
vezes unido ao seu trespassa com 
seta certeira . (. . .) Mas , após espargir 
perfume inútil nela , e abraçá-la , 
prestando-lhe devidas honras , 
Febo , não suportando o fruto virar 
cinza , arrebatou do ventre em 
chamas o seu filho e o levou à 
caverna do biforme Quíron ; e ao 
corvo , que esperava prêmio à veraz 
língua , vetou de viver entre as aves 
de alva cor . “ (15)    
  
 
 

Epicteto , em Encheirídion , 
menciona o corvo : “Quando um 
corvo crocitar maus auspícios , que a 
representação não te arrebate , mas 
prontamente efetua a distinção e 
diz : “Isso nada significa para mim , 
mas ou ao meu pequenino corpo , ou 
às minhas pequeninas coisas , ou à 
minha reputação , ou aos meus 
filhos , ou à minha mulher . Se eu 
quiser , todas as coisas significam 
bons auspícios para mim – pois se 
alguma dessas coisas ocorrer , 
beneficiar-me delas depende de 
mim”. (16)   

Os corvos também aparecem na obra 
de Plutarco , nos trechos transcritos a 
seguir : “(. . .) Fez um funeral muito 
sentido a Filagro , seu mestre , e 
colocou no túmulo um corvo em 
pedra , ao que Cícero reagiu , dizendo : 
“Este , sim , foi um acto sábio , pois ele 
ensinou-te mais a voar do que a 
falar .” . Quando , num julgamento , 
Marco Ápio iniciou o seu discurso , 
dizendo que um seu amigo lhe 
recomendara que fosse cuidadoso , 
eloquente e credível , Cícero disse : 
“Então és um homem duro como o 
ferro , pois nada fizeste do que o teu 
amigo recomendou .” (17)     



ASTROLÁBIO  REVISTA  DE  ASTROLOGIA    |   15

(. . .) O lugar tem também um 
pequeno templo de Apolo , 
sobranceiro ao mar . Daí 
bandos de corvos 
levantaram voo , grasnando 
agudamente , e 
aproximaram-se do barco 
de Cícero quando este se 
dirigia para terra e , 
colocando-se nos dois lados 
da verga , uns grasnavam , os 
outros bicavam as 
extremidades das cordas . E 
a todos isto pareceu um 
mau presságio . Então Cícero 
desembarcou , entrou em 
casa e deitou-se para 
descansar . A maior parte 
dos corvos empoleirou-se à 
janela , soltando 
tumultuosos grasnados , mas 
um deles conseguiu chegar 
ao leito onde Cícero se 
encontrava coberto com um 
pequeno manto e , aos 
poucos , com o bico , 
destapou-lhe o rosto . Os 
servos , ao verem tal coisa , 
censuraram-se por estarem , 
como espectadores , à 
espera que o seu amo fosse 
morto , sem o defender , 
enquanto os animais 
vinham em seu socorro e 
apoiavam-no nesta desgraça 
imerecida . Então , pela 
persuasão e pela força , 
pegaram nele e começaram 
a levá-lo na liteira em 
direcção ao mar .”  (18)   

(12) Hesíodo. Os trabalhos e os dias. P. 109. 

(13) Ovídio. Metamorfose. P. 79 

(14)Ovídio. Metamorfose. P. 81 
(15)Ovídio. Metamorfose. P. 82 

(16)Epicteto. Encheirídion. P. 27. Disponível em https://seer.ufs.br/index.php/prometeus/article/viewFile/816/721. Último acesso em 05.08.208 

(17)   Plutarco. Vidas Paralelas - Demóstenes e Cícero. Tradução do grego, introdução e notas de Marta Várzeas. Disponível em https://digitalis- 
dsp.uc.pt/jspui/bitstream/10316.2/2405/9/plutarco_vidas_demostenes.pdf?ln=pt-pt Último acesso em 05.08.2018. P. 144 

(18) Plutarco. Vidas Paralelas - Demóstenes e Cícero. Tradução do grego, introdução e notas de Marta Várzeas. Disponível em https://digitalis- 
dsp.uc.pt/jspui/bitstream/10316.2/2405/9/plutarco_vidas_demostenes.pdf?ln=pt-pt Último acesso em 05.08.2018. P. 175 - 176 


