
1ª EDIÇÃO 

Advice on how to make your active
income passive. Tips from the best and
most trusted investors. 

ARTIGO 

Monetizing your lower 
risk investments

A astrologia na arte de 
Jake Baddeley

JUNHO DE 2018 

Becoming a mover and shaker in your
field. How to make use of windfall
money and inherited fortunes. 

ENTREVISTA 

Alec Antoine, CEO of  
Antoine Innovations
Becoming a mover and shaker in your
field. How to make use of windfall
money and inherited fortunes. 

ARTIGO 



A Revista Astrolábio surgiu da necessidade de efervescência do saber, no 
cenário astrológico. 
A quantidade e a velocidade com que as informação e o conhecimento, 
chegam ao público é impressionante, mas a conveniência exige que venham 
travestidos de casualidade. O conhecimento ganhou público mas perdeu 
profundidade, efervescência não é o mesmo que audiência 
A queda das publicações mais elaboradas, que a babilônica rede social não 
comporta, a escassez de traduções dos textos astrológicos, sejam de escrita 
recente, medieval ou helenística, ou seja, da necessidade de um veículo em 
que astrólogos pudessem publicar seus artigos, aprofundando os temas 
celestes e em que outros temas, pertinentes a esse saber, pudessem ser 
abordados, nasceu o projeto dessa revista. 
O projeto foi concebido por mim, mas só se tornou REVISTA ASTROLÁBIO 
com a parceria da Catarina e a colaboração da Andréa. Do nosso primeiro 
encontro até aqui a coisas fluíram rapidamente, e a sincronicidade na escolha 
do nome, para o qual surgiram inúmeras ideias pensadas a três, e que acabou 
sendo pensado solitariamente, por cada uma de nós, no mesmo dia, a 
concordância fácil sobre a identidade visual e a verdade com a qual nos 
tratamos, fez dessa experiência algo ímpar. E por isso, nomeamos a nós 
mesmas de Três Marias. 
A revista terá a contribuição de diferentes astrólogos em cada edição, 
mantendo a coesão do conteúdo pela repetição das colunas nomeadas como: 
Três Marias, Meio do Céu, Fase Heliacal, De Apolo a Dionísio, Mais sobre o 
Céu, Argo Navis e Astrologia na Prática. 
Essa primeira edição, de certa forma, foi escolhida pela filosofia, já que sem 
qualquer determinação de conteúdo por nossa parte, os autores, em sua 
maioria, escolheram o tema filosófico subjacente ao conhecimento 
astrológico. 
É com muita alegria que anunciamos o nascimento da Revista Astrolábio. 
Evoé! Nicole Zeghbi

Editorial

Equipe editorial: 
Andréa Guerra 

Catarina Spagnol 
Nicole Zeghbi 

 
Diagramação: 

Catarina Spagnol 
Nicole Zeghbi 

 
Traduções: 

Andréa GuerraCatarina Spagnol 
 

Revisão: 
Andréa Guerra 

Catarina Spagnol 
Nicole Zeghbi 

Viviane Burger no artigo 
“Vale quanto pesa?” 

 
Contato: 

Astrolabioastrologia3@gmail.com 
 
 
 A revista Astrolábio é uma produção 

independente, sem fins lucrativos. Os textos 
publicados são de inteira responsabilidade 

dos seus autores e não necessariamente 
refletem a opinião da revista. A reprodução 

dos artigos e textos aqui publicados só é 
permitida mediante autorização dos autores.



AS TRÊS MARIAS

Astrologia, destino e linguagem

APOLO E DIONÍSIO

A astrologia na arte de Jake Baddeley 

FASE HELIACAL

Cooking or cookery is the art, technology

and cr

MEIO DO CÉU

Preheat the grill on high heat, and 

use a grill brush to clean properly

05

NESSA  

EDIÇÃO

12

22

31

ARGO NAVIS

Preheat the grill on high heat, and 

use a grill brush to clean properly

ASTROLOGIA NA

PRÁTICA

Vale quanto pesa? 

Uma interpretação astrológica da vida e

da obra de Albert Camus

31

31

MAIS SOBRE O CÉU

Preheat the grill on high heat, and 

use a grill brush to clean properly

31

Por Poema Querubim

Por Nicole Zeghbi

Por ??????

Por João Acuio

Por Raffaela Calegari

Entrevista com Jake Baddeley

Por Catarina Spagnol



Astrologia, destino e 
linguagem

POR  CATAR INA  SPAGNOL  

Nossa proposta através dessa breve reflexão
é principalmente, convidar o leitor a pensar
sobre a astrologia e a função que ela exerce
no mundo hoje. Como não poderia ser
diferente, essa proposta está alinhada com
a proposta central da revista Astrolábio, que
é propagar a astrologia tal como ela
merece, que é sob uma perspectiva séria e
pragmática, com o respeito pelas suas
raízes, embora aplicada ao mundo
contemporâneo. 

Todavia, para pensar sobre a astrologia, não
é possível deixar de seguir os rastros
deixados pelo corpo de conhecimento que
um dia ela foi, pois é exatamente o passado
que faz dela o que ela é, e é assim que
começamos. 

De acordo com Vani Terezinha de Rezende
no artigo “A noção de destino na astrologia
e sua influência ao pensamento ocidental:
notas inspiradas em uma leitura crítica de
“The stars down to earth, de T.W. Adorno”,

ao que tudo indica, o estudo dessa relação
entre o cosmos e o mundo a partir da
observação do céu, aparece em várias
civilizações:  na Caldéia, na Índia, na China,

na América Latina. Para Keith Thomas,
historiador britânico, a origem da prática
da Astrologia enquanto um corpo de
conhecimentos teve início com os
babilônios, depois foi aperfeiçoada pelos
gregos e ampliada principalmente pelos
árabes no período da idade média. 

Diante de tudo o que a astrologia significou
para os primórdios da civilização, em
hipótese alguma, podemos excluir a
importância que ela teve no
enriquecimento das ideias que se
formariam do universo. Por isso, esse
momento inicial do nosso texto é oportuno
para citar Marcus Manilius: “A própria
natureza encorajou os homens a elevar a
cortina que a cobria”.  

Astrologia é um corpo de conhecimento
bastante antigo. Inclusive, a palavra é a
junção do termo Grego astron; que significa
“astros”, “estrelas”, “corpos celestes” e do
termo Logos, que significa “palavra”,

estudo”. Nesse sentido, a Astrologia é
definida como a relação entre os astros no
céu e os eventos na terra.  

 TRÊS MARIAS

A S T R O L À B I O  R E V I S T A  D E  A S T R O L O G I A   |    1 3 8  



De que forma então
podemos pensar a questão
do destino? 

Para refletir sobre esse
conceito, é possível
encontrar suporte no
pensamento filosófico do
Estoicismo. 

Não há intenção aqui de
adentrar na complexidade
desse conceitos, mas sim
extrair deles a essência do
fundamento e simplificá-los
o máximo possível, para que
possam servir ao nosso
propósito central, que é
pensar sobre a astrologia. 

O destino, enquanto
conceito, pressupõe ordem  

(*) DE REZENDE, VANI TEREZINHA, ANOÇÃO DE DESTINO NA ASTROLOGIA E SUA INFLUÊNCIA NO PENSAMENTO OCIDENTAL: NOTAS INSPIRADAS EM UMA LEITURA
CRÍTICA DE THE STARS DOWN TO EARTH-T.W.ADORNO. Interações: Cultura e Comunidade [en linea] 2014, 9 (Julio-Diciembre) : [Fecha de consulta: 29 de abril de 2018]

Disponible en:<http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=313037815011> ISSN 1809-8479 http://www.redalyc.org/html/3130/313037815011/  
 (**) GAZOLLA, Rachel. Cosmologias, cinco ensaios sobre filosofia da natureza. Editora Paulus. São Paulo, 2008. P.85. 

(***) DE REZENDE, VANI TEREZINHA, ANOÇÃO DE DESTINO NA ASTROLOGIA E SUA INFLUÊNCIA NO PENSAMENTO OCIDENTAL: NOTAS INSPIRADAS EM UMA LEITURA
CRÍTICA DE THE STARS DOWN TO EARTH-T.W.ADORNO. Interações: Cultura e Comunidade [en linea] 2014, 9 (Julio-Diciembre) : [Fecha de consulta: 29 de abril de 2018]

Disponible  en:<http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=313037815011> ISSN 1809-8479 http://www.redalyc.org/html/3130/313037815011/  

E assim, através da
astrologia, o homem olhou
para o céu em busca de
significado para a vida.” 

Sob essa perspectiva, a
astrologia é uma forma de
representação da realidade
que considera um elemento
muito interessante: o
destino. Desse modo, a
relação entre o homem e o
cosmos estaria moldada
pela força imanente do
destino e segundo os
preceitos astrológicos, seria
possível prevê-lo. 

Ora, a ideia de considerar o
destino do homem como
algo passível de previsão
leva-nos à inevitável reflexão:

o que é a astrologia e como
podemos pensar isso de
destino? Principalmente
porque esse conceito parece
contradizer a ideia de livre
arbítrio. 

HEIRMARMENÊ, A LEI QUE REGE 
TODAS AS COISAS 

e fatalismo. Mas para os
estóicos, ele é Heimarmenê,

termo que pode ser traduzido
também como lei necessária
que rege as coisas(*)  ou lote
inelutável - destinal.(**) 
Esse termo Heimarmenê
(destino) deriva do particípio
passado do verbo meiromai (ter
parte, ter por sorte), cuja raiz
mer encontra-se em meros
(parte) e possivelmente em
Moirai (As Moiras, as Eríneas, as
Parcas). (***)  
Portanto, para os Estóicos, o
destino seria uma realidade
natural, que aparece sob um
nexus causarum, numa
sucessão de acontecimentos  

dispostos na ordem do todo,

que é o cosmos. Nesse
contexto, cada vida humana
participa da ordem do
mundo.  

Na antiguidade greco-

romana, o próprio termo
kósmos carrega esse
significado de ordem do
mundo. Para os estóicos, o
termo desdobra-se para a 

R
e
p
re
se

n
ta
çã

o
 d
a
s M

o
ira

s e
m

 a
n
e
l m

icê
n
ico

.

P
it
o
n
is
a

 d
e

 D
e
lf
o
s



reflexão sobre o conjunto do que é ordenado (tò hólon), sobre o Todo (tò pãn), mas também sobre
o modo de ser geral e particular.”(*)  
Em outras palavras, o destino do homem seria nada menos do que a sua participação contextual
na totalidade do texto da vida, mas também esse kosmos incorporado ao próprio homem, na sua
individualidade expressa no todo. 

Por isso, Sva cviqve persona ou cada qual tem a sua própria máscara . Essa frase tão simbólica foi
atribuída à Sêneca e escrita sobre a máscara na pintura de Ridolfo del Ghirlandaio (também
conhecido como Ridolfo Bigordi). 
É com a máscara(**) que participamos da teatral tragédia das nossas vidas, assumindo papéis e
atuando conforme a nossa porção ou nossa sorte.  

Rimbaud escreveu que a vida é uma farsa que toda a gente se vê obrigada a representar e
podemos considerar que essa representação é o que chamamos de destino. 

O mais interessante em relação ao conceito do destino na filosofia estóica é que o mesmo opera
através da razão, ou logos. Sendo assim, o destino é uma sequência de acontecimentos racional e
necessária.(***) Por isso diz-se que o destino pode ser previsível.  
Sobretudo, e muito nos interessa, é que essa previsão diante do destino é realizada pelo oráculo,

que possui a função de antever os acontecimentos, uma vez que ele faz parte da trama do
mundo. Assim, para prevê-lo é necessário encontrar uma forma de acessar os fios que se
sobrepõem nessa trama. E é aqui que entra a astrologia. 

(*) GAZOLLA, Rachel. Cosmologias, cinco ensaios sobre filosofia da natureza. Editora Paulus. São Paulo, 2008. P.84. 

(**) “Cada qual tem sua própria máscara”, escreveu Sêneca em seu tratado “Sobre os benefícios”, no livro II, capítulo 17. 

(***) DE REZENDE, VANI TEREZINHA, ANOÇÃO DE DESTINO NA ASTROLOGIA E SUA INFLUÊNCIA NO PENSAMENTO OCIDENTAL: NOTAS INSPIRADAS EM UMA LEITURA
CRÍTICA DE THE STARS DOWN TO EARTH-T.W.ADORNO. Interações: Cultura e Comunidade [en linea] 2014, 9 (Julio-Diciembre) : [Fecha de consulta: 29 de abril de 2018]

Disponible en:<http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=313037815011> ISSN 1809-8479 http://www.redalyc.org/html/3130/313037815011/  

Astrolabe & Astrological Volvelle | Italy, late 15th century



A ASTROLOGIA COMO 
ORÁCULO 

Inegavelmente e antes de ser qualquer
outra coisa, a astrologia é oráculo, porque
em suas raízes ela sempre foi utilizada com
o intuito preditivo.  

Ao oráculo não cabe somente dizer, mas
predizer. Portanto, a voz do oráculo é
anterior ao acontecimento. 

Na astrologia, a função oracular
desenvolve-se através de símbolos. Ora,

para começar podemos dizer que os
símbolos funcionam como poderes
dinâmicos (dynamis) que dão forma e
informam o cosmos.(****) 
Jamblico, filósofo neoplatônico, dizia que
os símbolos revelam o propósito dos
deuses, chegando a fornecer elementos do
futuro, “nem falando nem escondendo”,

mas dando indicações através de sinais,
uma vez que eles impressionam, como se
através da semelhança, o modo da criação
na verdade de antecipar isso. (*****) 

Na verdade, a astrologia era defendida
pelos estóicos como uma forma de
adivinhação, tida inclusive como científica,

uma vez que se apoiava no conhecimento
científico da época, tais como a própria
regularidade do movimento dos corpos
celestes. (******) 
Mas, em hipótese alguma podemos dizer
que astrologia é ciência. Até mesmo
quando utilizava o corpo de conhecimento
científico, o fazia somente como forma de
correspondência entre o céu e a terra.

Inclusive, o próprio conceito de ciência
evoluiu com o tempo, afastando-se ainda
mais da astrologia. 

(****) Bal, Gabriela. Em busca do “não-lugar”. A linguagem mística de Plotino, Jâmblico e Damásio à luz de Parmênides de Platão. PUC-SP. 2010. Disponível em:

https://sapientia.pucsp.br/bitstream/handle/1796/1/Gabriela%20Bal.pdf  
(*****) Bal, Gabriela. Em busca do “não-lugar”. A linguagem mística de Plotino, Jâmblico e Damásio à luz de Parmênides de Platão. PUC-SP. 2010. Disponível em:

https://sapientia.pucsp.br/bitstream/handle/1796/1/Gabriela%20Bal.pdf. Tradução de Clarke-Dillon - Hershbell. Iamblicus on the mysteries. P. 159. 

(******) Novak, Maria da Glória. Adivinhação, superstição e religião no último século da República (Cícero e Lucrécio). Clássica. São Paulo. 1991. P. 155. Disponível em:

https://revista.classica.org.br/classica/article/view/582/524  

Mapa do céu com o zodíaco  

de um manuscrito medieval  
de Burgo de Osma



Depois de refletir sobre o destino, é hora de
refletir sobre a astrologia em si. 
Ora, de que forma ela é possível? Veremos. 
Se começamos nossa reflexão com os
Estóicos, prosseguiremos nela a partir da
filosofia moderna de Michael Foucault. 
Essa associação da astrologia com a obra
de Foucault é essencial porque serve como
fundamento filosófico para e concede
validade para a interpretação astrológica. 

De acordo com esse filósofo, a semelhança
desempenhou um papel construtor no
saber da cultura ocidental. Eis a transcrição
de suas palavras:  

A  L I N G U A G E M  D A S
SEMELHANÇAS

“O mundo enrolava-se 
sobre si mesmo: a terra 

repetindo o céu, os rostos 
mirando-se nas estrelas e a 
erva envolvendo nas suas 

hastes os segredos que 
serviam ao homem”.(*)   

(*) Foucault, Michael. As palavras e as coisas. Uma arqueologia das ciências humanas. Trad. Salma Tannus Muchail. Ed.Martins Fontes. São Paulo. 2000. P. 33 

(**) Foucault, Michael. As palavras e as coisas. Uma arqueologia das ciências humanas. Trad. Salma Tannus Muchail. Ed.Martins Fontes. São Paulo. 2000. P. 35. 

Desse modo, a semelhança foi a
responsável por organizar o jogo dos
símbolos e representar a realidade do
mundo clássico. Para aprofundar o
conceito, Foucault desdobra a semelhança
em quatro. A saber: convenientia,

aemulatio, analogia e simpatia. 

Esses quatro desdobramentos da
semelhança adaptados à linguagem é o
que sem dúvida, tornou e torna até hoje, a
astrologia possível. 
A conveniência é a responsável pelo
encadeamento. Através dela, é possível o
mundo constituir cadeia consigo mesmo.(**) 

A emulação, que é o segundo
desdobramento da semelhança, atua como
um reflexo no espelho e proporciona a
correspondência. Os reflexos mudos são
duplicados por palavras que os indicam. 

Sobre a emulação, eis a transcrição de suas
palavras na íntegra e por sinal, bem
adequada:  

Universo Geocêntrico de Ptolomeu



A terceira forma da semelhança é a analogia,

que é um conceito velho, familiar ao
conhecimento da Grécia e ao pensamento
medieval, mas cujo uso se tornou
provavelmente diferente. A analogia torna
possível a relação, por exemplo, dos astros
com o céu onde cintilam, de encontrar-se
igualmente na relação da erva com a terra,

dos seres vivos com o globo onde habitam.(**) 

(*) Foucault, Michael. As palavras e as coisas. Uma arqueologia das ciências humanas. Trad. Salma Tannus Muchail. Ed.Martins Fontes. São Paulo. 2000. P. 35 - 36. 

(**) Foucault, Michael. As palavras e as coisas. Uma arqueologia das ciências humanas. Trad. Salma Tannus Muchail. Ed.Martins Fontes. São Paulo. 2000. P. 37. 

(***) Foucault, Michael. As palavras e as coisas. Uma arqueologia das ciências humanas. Trad. Salma Tannus Muchail. Ed.Martins Fontes. São Paulo. 2000. P. 44 

(****) Foucault, Michael. As palavras e as coisas. Uma arqueologia das ciências humanas. Trad. Salma Tannus Muchail. Ed.Martins Fontes. São Paulo. 2000. P. 38. 

(****) Foucault, Michael. As palavras e as coisas. Uma arqueologia das ciências humanas. Trad. Salma Tannus Muchail. Ed.Martins Fontes. São Paulo. 2000. P. 48. 

“De longe, o rosto é o êmulo do céu e, 
assim como o intelecto do homem 

reflete, imperfeitamente, a sabedoria 
de Deus, assim os dois olhos, com sua 
claridade limitada, refletem a grande 
iluminação que, no céu, expandem o 
Sol e a Lua; a boca é Vênus, pois que 
por ela passam os beijos e as palavras 

de amor; o nariz dá a minúscula 
imagem do cetro de Júpiter e do 
caduceu de Mercúrio. Por esta 

relação de emulação, as coisas podem 
se imitar de uma extremidade à 

outra do universo sem encadeamento 
nem proximidade: por sua 

reduplicação em espelho, o mundo 
abole a distância que lhe é própria; 

triunfa assim sobre o lugar que é 
dado a cada coisa. Desses reflexos 

que percorrem o espaço, quais são os 
primeiros?”(*)   

O mais interessante da analogia é que ela
pode voltar-se sobre si mesma sem ser
contestada e por isso, pode ser aplicada
universalmente. A grande analogia do corpo
e do destino é assinalada por todo o sistema
dos espelhos e das atrações. São as
simpatias e as emulações que assinalam as
analogias.(***)  
Existe, entretanto, nesse espaço sulcado em
todas as direções, um ponto privilegiado: é
saturado de analogias (cada uma pode aí
encontrar um de seus pontos de apoio) e,

passando por ele, as relações se invertem
sem se alterar. Esse ponto é o homem; ele
está em proporção com o céu, assim como
com os animais e as plantas, assim como
com a terra, os metais, as estalactites ou as
tempestades. Erguido entre as faces do
mundo, tem relação com o firmamento.(****)

Até aqui, todos os desdobramentos da
semelhança inserem o homem como o
fulcro das proporções. Por último, temos a
simpatia, que estabelece a comunicação
entre o corpo e o céu. Esse conjunto de  

semelhanças é o que, de acordo com
Foucault, transforma o mundo em um
grande livro aberto. E se o mundo é livro, ele
pode ser lido. 

É na linguagem das semelhanças que a
natureza encerra-se em si mesma através
da figura do cosmos, tornando a linguagem
astrológica perfeitamente possível. Portanto,

havia no coração do saber uma
necessidade: era preciso ajustar a infinita
riqueza de uma semelhança.(*****) 

Ora, os signos remetem ao que indicam e
por isso, a magia se aproxima da erudição,

através de formas requeridas e não de
conteúdos aceitos. Se o mundo é um
campo coberto de signos, podemos decifrá-

los, pois conhecer é, antes de tudo,

interpretar. 
Dessa forma, de acordo com Foucault, a
função adivinhatória de um oráculo jamais
será concorrente do conhecimento, ou até
mesmo da ciência, pois ela incorpora-se ao
corpo de conhecimento do mundo. 



Ora, conhecer o destino é
indubitavelmente, também conhecer a si
mesmo. 

Reconhecer o destino é perceber a
existência em um contexto semiótico,

onde a vida exige o exercício de um papel
a cumprir, numa dinâmica contínua com
outros personagens. 
O homem olhou para o céu e ao olhar
para o céu, descobriu a si mesmo. 

Ao contemplar um mapa, quem fala é o
mundo através do símbolo e quem
observa é o homem atento que interpreta
o símbolo e o converte e transforma em
palavras.  
Eis a dinâmica entre o enunciador, o
enunciado e a enunciação. 

DESFECHO  

Através desse jogo de semelhanças
podemos associar Vênus com prazer,
Marte com ruptura, Saturno com limite,

Júpiter com abundância, Mercúrio com
a comunicação, Sol com poder e Lua
com emoção e com todos os outros
conjuntos de associações possíveis. 
É a linguagem da semelhança que
confere significado e torna possível
fazer a leitura do destino, ou papel a ser
desempenhado diante do contexto da
vida e expresso no mapa. 

A astrologia descreve o que está escrito,

e o que está escrito é linguagem. 

É na linguagem que vida e destino se
cruzam, abrindo caminho para a
tentativa de compreensão da vida, a
partir do espaço sagrado da intimidade. 

Portanto, podemos ousar pronunciar
que o destino é um enunciado
profético, proferido em tom de verdade
inalienável, diante da angústia do
sujeito no mundo. 

ASTROLÓGICO

Fontes: 
http://www.redalyc.org/html/3130/313037815011/ 

https://repositorio-aberto.up.pt/bitstream/10216/19883/2/fsardoteologia000083277.pdf 
http://revistadefilosofia.com/12-6.pdf 

http://www.redalyc.org/html/3130/313037815011/ 



A astrologia na 
arte de jake 
baddeley
xxxxxxxxxxxxxxxxxxxxx

The term "basic" has gotten a bad rap. 

Just search its hashtag on any social media
platform and you'll be berated with images of
Starbucks cups, pumpkin spiced everything and
catty references to ex-girlfriends. 

The basic bitch has been criticized for her
supposedly one-note fashion sense, her
inexcusable mainstream style (see: fleece
pullover and black leggings). 

Basic doesn't have to equal bland, however. It
can represent an elegant simplicity and chic
less-is-more mentality. And turns out, that's what
is hot in fashion right now. Some would say the
basic bitch is back, or that she never left at all.  

Just look at some of history's best dressed
women,  Yet they didn't exactly reinvent style.

They mastered staples. 
N O M A D I C   |   2 4

Dionísio

Apolo
&

A S T R O L À B I O  R E V I S T A  D E  A S T R O L O G I A   |    1 3 8  



Drawing Moon



Now you can save your butter for baking. We’ve
got five healthier ideas for cooking fresh fish. 

More delicate than meat, fish can dry out easily.

To keep moisture in, cook fish quickly over high
heat, or gently poach it in liquid. 

1. GRILLED FISH

When you’re grilling fish, keep a close watch.

Fish only takes a few minutes per side to
cook. If the fillets are an even thickness,
sometimes they don’t even require flipping–

they can be cooked through by grilling on
one side only. 

Brush the fish lightly with oil or spray with
nonstick cooking spray.

Place fish near the edge of the grill, away
from the hottest part of the fire. (Don’t try
to lift up the fish right away; it will be
stuck to the grill).
Start checking for color and doneness
after a few minutes, once the fish starts to
release some of its juices.
Flip the fish over when you see light grill
marks forming. 



called the tripalium (in Latin it means "three stakes",
as in to impale). 

When traveling abroad, the odds favor a safe and
incident-free trip, however, travelers can be subject to
difficulties, crime and violence.  

Travel may be local, regional, national (domestic) or
international. In some countries, non-local internal
travel may require an internal passport, while
international travel typically requires a passport and
visa.  

A trip may also be part of a round-trip, which is a
particular type of travel whereby a person moves from
one location to another and returns. 

Climb the 
mountains not so 
the world can see 

you, but so that you 
can see the world

A S T R O L À B I O  R E V I S T A  D E  A S T R O L O G I A   |    1 3 8  



called the tripalium (in Latin it means "three stakes", as in to
impale). 

When traveling abroad, the odds favor a safe and incident-free
trip, however, travelers can be subject to difficulties, crime and
violence.  

Travel may be local, regional, national (domestic) or
international. In some countries, non-local internal travel may
require an internal passport, while international travel typically
requires a passport and visa.  

A trip may also be part of a round-trip, which is a particular type
of travel whereby a person moves from one location to another
and returns. 



Vale quanto pesa?
A N T A R E S  E  O  A B S U R D O  N A  O B R A  D E  A L B E R T  C A M U S

Ao me deparar com o
mapa de Albert Camus
pela primeira vez ,  em um
grupo de estudo sobre
estrelas fixas ,  me
apaixonei assim que bati
o olho em Antares na
casa IV .  É o encanto
provocado pela conexão
da estrela com um dos
conceitos filosóficos da
obra de Camus ,

desconhecido por mim
até aquele momento ,  que
me traz aqui .   
Partindo do mapa natal
do escritor ,  este artigo
delineará um de seus
conceitos filosóficos
retratado em “O mito de
Sísifo” .  

O absurdo ,  surge sob a
influência da
tuberculose ,  enfermidade
que abalou seriamente a
condição física do autor e
o seu cotidiano .    

 O absurdo se estabelece
na vida do homem pela
suspensão da lógica do
início ,  meio e fim
inerente a todas as
coisas e por sua relação
com o tempo .  Só se
planejam os dias
negando a impotência
sobre o amanhã ,

ignorando a morte .  

Admitir o absurdo é
admitir a morte e ,

consequentemente ,  a
vida ,  percebendo nesta
um sentido peculiar ,
posto pelas próprias
verdades .      

O absurdo como 
conceito filosófico

O absurdo ,  um dos temas
centrais do ensaio “O
Mito de Sísifo” ,  está no
reconhecimento do
caráter ridículo e da
ausência de um sentido
profundo à vida .  

  

POR  N ICOLE  ZEGHB I

ASTROLOGIA NA PRÁTICA

ASTROLÀBIO REVISTA DE ASTROLOGIA  |   138

“Um homem é sempre vítima de suas verdades. Uma vez que as reconhece não é capaz de se desfazer delas.

Precisa pagar um preço. O absurdo está ligado a responsabilidade e não a culpa. “ 

O Mito de Sísifo, Albert Camus 

 



Trocando em miúdos ,  o
absurdo é a
inconsciência da morte
que embala os dias na
ilusão da eternidade ,  a
falta de garantia de que
a morte revelará algo
que justifique a vida ,  é
ignorar o presente para
viver no agora os planos
para o amanhã ,  um
futuro que não se pode
garantir .   
E o mais assombroso do
absurdo é a percepção
de que o tempo não
para ,  alheio à
ignorância emocional
do homem em relação
a si mesmo e à sua vida ,

o tempo mantém a
ordem natural das
coisas ,  deteriorando dia
após dia ,  a carne ,  o
corpo ,  a vida .   

A revolta é viver os dias
com o absurdo aclarado
na consciência .  

“É aqui que se vê a que ponto a experiência absurda se afasta do suicídio .  Pode-se acreditar

que o suicídio se segue à revolta .  Mas é engano .  Porque ele não reapresenta o resultado

lógico .  É precisamente o seu contrário ,  pelo consentimento que envolve .  O suicídio ,  como

salto ,  é a aceitação em seu limite .  Tudo está consumado :  o homem volta à sua história

essencial .  Seu futuro ,  seu único e terrível futuro ,  ele o distingue e se precipita .  À sua maneira ,

o suicida resolve o absurdo .  Ele o arrasta na mesma morte .  Mas eu sei que ,  para se manter ,  o

absurdo não pode se revolver .  Ele escapa ao suicídio à medida que é ,  ao mesmo tempo ,

consciência e recusa da morte .  É ,  no ponto extremo do último pensamento do condenado à

morte ,  esse cordão de sapato que apesar de tudo ele percebe a alguns metros ,  em cima da

própria margem de sua queda vertiginosa .  O contrário do suicida é ,  precisamente ,  o

condenado à morte .  

Essa revolta dá o seu preço à vida .  Estendida ao longo de toda uma existência ,  ela lhe

devolve sua grandeza . "  O Mito de Sísifo ,  Albert Camus 

“... transformo em regra de vida o que era  

convite à morte e rejeito o suicídio.”  

O Mito de Sísifo, Albert Camus 
 

 

 

ASTROLÀBIO REVISTA DE ASTROLOGIA  |   138



O  A B S U R D O  C O M O  
T E S T E M U N H O  
A S T R O L Ó G I C O

Astrologicamente, o ponto de

convergência dessas questões é a

conjunção de Mercúrio, regente do

ascendente em Virgem, com uma das

quatro estrelas reais (*): Antares, “o coração

do Escorpião”.  

Antares remete à cerimônia egípcia da

pesagem das almas. Diante de Osíris,

Anúbis, utilizando a balança dos sete

espíritos, colocava em um de seus pratos a

pena de Maat, e no outro o coração do

morto, símbolo da vontade lúcida e da

consciência. As almas cujo coração,

representação das ações em vida,

ultrapassassem o peso da pena de Maat, a

pena da verdade, tinham seu coração

estraçalhado e perdiam o direito à vida

eterna.  

As palavras inscritas na tumba do faraó

Tutmés III esclarecem a verdade que era

exigida: “O coração de um homem é seu

próprio deus, e meu coração está satisfeito

com meus atos”.  

Mercúrio, o regente do Ascendente, está

em Sagitário (06º♐44’) na casa IV, o

subterrâneo mundo de Hades.  

A motivação do Ascendente, a segurança

material, é vivenciada no mundo dos

mortos, através de um Mercúrio em exílio -

a morte como âncora de segurança, a

razão tentando reinar onde a

racionalidade está extinta.   

Camus não tardaria a perceber o absurdo

em que vivia. Ainda que ilusoriamente

seguro, ao ignorar as verdades que

autorizam ou impedem o ir e vir,

mantinha-se prisioneiro das próprias

limitações. 

 “Camus dizia que o único verdadeiro papel
do homem, nascido em um mundo
absurdo, era viver, ter consciência de sua
vida, de sua revolta, de sua liberdade".  

William Faulkner 

  (*) As quatro estrelas reais da Pérsia e seus símbolos são Fomalhaut – uma coroa, Aldebaran –uma espada, Regulus -  leviatã e Antares – uma balança. 

M E R C Ú R I O

http://revistapandorabrasil.com/camus/camus_sisifo_completol.htm


TUBERCULOSE, A 
INFLUÊNCIA DA 
ENFERMIDADE EM SUA 
OBRA

Em 1930, aos 17 anos, Albert Camus foi acometido por uma

grave crise tuberculosa. A doença deixaria sequelas indeléveis,

que o afligiriam durante toda a vida. 

A Lua na casa VI, abaixo do horizonte, é testemunho de

doença crônica ligada à garganta, ao pescoço e ao pulmão (*).

Saturno, sendo um maléfico angular, sem dignidade, oriental,

em aspecto à Lua, também é testemunho de doenças

crônicas. 

Mas é a afirmação de que a doença deu-lhe a real dimensão

da possibilidade cotidiana de morrer que nos interessa aqui,

já que isso foi fundamental ao desenvolvimento de sua obra

filosófica e literária. 

O Sol, regente da XII e do lote das doenças (**), a 19º♌ 26’, está

com Zuben Elgenubi, da constelação de Libra, uma estrela

que também é associada à pesagem do coração, sendo dita

como “o preço insuficiente”.  

O Sol a 14º♏04’ faz sextil com Júpiter a 13º♑50’ na V, levando

consigo a Zuben Elgenubi, é testemunho do abandono das

atividades que eram prazerosas a Albert Camus, em função

da doença. Além de impedir que se tornasse professor, a

tuberculose também o impediu de continuar a praticar o

esporte que amava, Camus era goleiro da seleção universitária

de futebol. 

Outro testemunho é dado no trígono do Sol à Marte, 22º♋06’,

regente da III e da VIII. A doença submete sua realidade

cotidiana à presença da morte e da Zuben Elgenubi. Camus

começa a achar o preço insatisfatório, a vida não vale o

quanto pesa. 

Marte em Câncer na XI, faz oposição a Júpiter em Capricórnio

na V. No fosso, os planetas testemunham a impotência diante

da doença e a angústia do desamparo, a de quem não tem

mais para onde voltar após ter visto a cara da morte.  

A doença e a ideia da morte iminente causaram grande

impacto não só no cotidiano, mas também nas esperanças

futuras de Albert Camus. A oposição de Mercúrio 06º♐44’ à

antíscia de Marte 07º♊54’, é mais do que o desassossego, do

que o limite que não pode ser vencido, do que a ruptura da

rotina diária, já que a dimensão cotidiana da morte trouxe à

tona o absurdo, a percepção da ilusão diária da inexistência

da morte.  

(*) Segundo Albubater, a Lua deveria ainda estar aflita por maléfico para significar doenças
ligds a barganta, pescoço e pulmão.  
 (**) Lote das doenças: Asc + Marte – Saturno, fórmula diurna, invertendo em caso de um
mapa noturno. ASTROLÀBIO REVISTA DE ASTROLOGIA  |   138



O ABSURDO

“Viver é fazer viver 

o absurdo. Fazê-lo 

viver é, antes de 

tudo, encará-lo. 

Ao contrário de 

Eurídice, o absurdo 

só morre quando 

alguém se desvia 

dele.” 

Júpiter, o regente da IV, está a 13º♑50’,  conjunto a Vega. A estrela da constelação de Lyra narra a

saga de Orfeu na travessia do mundo subterrâneo. Inconformado com a perda de sua amada

Eurídice, Orfeu decide ir ao Hades e trazê-la de volta à vida. Sua habilidade musical e poética

combinava a melodia da lira à verdadeira intenção das palavras cantadas, o que lhe conferia

poder semelhante ao das musas, ultrapassava e superava todos os bloqueios e distâncias

espaciais e temporais.  

“Tão fascinante era seu canto que os fantasmas derramaram lágrimas; Tântalo esqueceu a sede; o 

abutre cessou o ataque ao fígado de Prometeu; Sísifo parou de rolar a pedra pela montanha, e

nela se sentou para ouvir; as Danaides pararam de recolher água com peneiras e Íxion deixou de

girar sua roda.” (*)  

Foi assim que convenceu Hades a deixá-lo partir, Eurídice seguiria seus passos até o mundo dos

vivos, a única condição imposta era a de não olhar para trás até que atingissem a clara luz do sol.

Ao fazer o caminho de ida e volta no reino dos mortos venceu o interdito do mundo subterrâneo.

Não fosse o apego ao passado, e à falsa segurança de uma conhecida mas fantasmagórica

realidade, que fizeram seu olhar voltar-se para trás no último instante, Eurídice teria saído do

Hades junto com ele.  

♃ 16 º♐ 10’ (antíscia) ☍  ♄M  16º♊57’ 

Júpiter projeta sua antíscia a 16 º♐ 10’, na casa IV, sendo recebido em oposição por Saturno a

16º♊57’na X. A realidade fantasmagórica é recebida pelo interdito, pela morte e sua

impossibilidade de prever o amanhã. Saturno recebe a vida mesmo que condenada à morte.

Saturno é a cara do absurdo.  

(*)  Thomas Bulfinch, O Livro de Ouro da Mitologia

O míto de Sísifo, Albert Camus

ASTROLÀBIO REVISTA DE ASTROLOGIA  |   138



Mercúrio a 06º♐44 ’ na casa IV , recebe

em oposição , Saturno a 16º♊57 ’ na X . 

O regente da X , exilado , testemunha a

limitação do absurdo recebida pelas

ações no mundo . 

A desrazão , ou melhor , a razão intuitiva

de Mercúrio em Sagitário conjunto a

Antares , recebe Saturno , o absurdo

como limite à realidade é a incerteza do

amanhã , a falta de sentido à vida que

não tem mais a morte como promessa

de eternidade , a desesperança de estar

preso às próprias possibilidades .  E “o

que era um convite à morte vira regra de

vida”(*) , o absurdo poderia ser

solucionado pelo suicídio , mas a saída

encontrada é a vida . 

A crença no absurdo da existência

comanda a conduta de Mercúrio , o leme

que direciona a embarcação e , também ,

a ação que movimenta as águas rumo à

liberdade moral , à inexistência da culpa ,

à leveza árdua da responsabilidade e à

esmagadora consciência das

possibilidades e limitações . A

embarcação segue rumo a uma vida fiel

à verdade de seu coração . 

“O absurdo é o resultado de um

mau , porém necessário , encontro

com o mundo .”  

 “Da mesma forma , e ao longo de todos os dias de

uma vida sem brilho , o tempo nos carrega . Mas

sempre chega um momento em que é preciso

carregá-lo . Vivemos para o futuro : "amanhã", "mais

tarde", "quando você tiver uma situação", "com o

tempo você vai compreender". Essas

inconsequências são admiráveis porque , afinal , se

trata de morrer . Mas chega um dia e o homem

verifica ou diz que tem trinta anos . Afirma assim sua

juventude . Mas , nesse mesmo lance , se situa com

relação ao tempo . Ocupa ali seu lugar . Reconhece

que está num dado momento de uma curva que

confessa ter de percorrer . Ele pertence ao tempo e ,

nesse horror que o agarra , reconhece nele seu pior

inimigo . Amanhã , ele queria tanto amanhã , quando

ele próprio deveria ter-se recusado inteiramente a

isso .” O Mito de Sísifo , Albert Camus 

Por Rafael Lauro em Razao Inadequada

Sísifo, de Tiziano, 1549

O suplício de Sísifo - Franz von Stuck (1863/1928)(*) Albert Camus, em “O mito de Sísifo”.

https://razaoinadequada.com/
https://razaoinadequada.com/
https://razaoinadequada.com/


“ O  h o m e m  a b s u r d o  é  a q u e l e  q u e ,  s e m  o  n e g a r ,  n ã o

f a z  n a d a  p a r a  o  e t e r n o .  N ã o  q u e  a  n o s t a l g i a  l h e

s e j a  e s t r a n h a .  M a s  e l e  p r e f e r e  s u a  c o r a g e m  e  s e u

r a c i o c í n i o .  A  p r i m e i r a  o  e n s i n a  a  v i v e r  s e m

a p e l a ç ã o  e  a  s e  b a s t a r  c o m  o  q u e  t e m ,  o  s e g u n d o

o  i n s t r u i  s o b r e  s e u s  l i m i t e s .  C e r t o  d e  s u a

l i b e r d a d e  a  p r a z o ,  d e  s u a  r e v o l t a  s e m  f u t u r o  e  d e

s u a  c o n s c i ê n c i a  p e r e c í v e l ,  p r o s s e g u e  e m  a v e n t u r a

n o  t e m p o  d a  s u a  v i d a . ”    

O Mito de Sísifo, Albert Camus

ASTROLÀBIO REVISTA DE ASTROLOGIA  |   138



O lote do espirito determina dons em
potencial, e sendo um lote associado à
vontade do nativo, dependerá dele o
desenvolvimento das habilidades contidas
no Espírito.  

O lote do espírito de Albert Camus está a
09º♑01’, nos termos de Júpiter, na casa V.

Oferece uma capacidade criativa marcada
pelas características da cabra-peixe, uma
criatividade pragmática que usa a razão
como ferramenta de construção. Júpiter e
Veja, conjuntos ao lote, matizam a
racionalidade com o que está além da
matéria, imprimindo no processo criativo de
Camus as habilidades melódicas de Vega,

capazes de ressignificar a vida na métrica da
palavra.  

O lote sintetiza tudo o que já foi dito,

agrupando em um mesmo ponto a obra de
Camus, as conexões entre Saturno, Mercúrio,

Júpiter, Marte e Sol.   
Associa sua produção artística e literária
(Júpiter na V) à profissão e determina o tipo
de reconhecimento que obterá através
desta (Saturno na X). 

As capacidades prometidas pelo lote se
desenvolvem através da rotina moribunda
(Sol), que ao lhe apresentar a cara da morte
(Marte) provoca uma ressignificação de seus
recursos pessoais (Mercúrio/Saturno). “O
tempo fará viver o tempo e a vida fará viver a
vida”(**), o esclarecimento de que não há
amanhã desperta a liberdade em relação a
si mesmo. O viver compromissado com a
verdade que lhe cabe e a disposição para
pagar o preço por suas escolhas tornam-se a
leveza do saber ter feito o que lhe era
possível, deixando para trás a culpa, o peso
do coração.   

O Lote do Espírito (*)

(*) Lote do Espírito: Asc + Sol – Lua,  fórmula diurna,

invertendo em caso de um mapa noturno.

(**) Albert Camus, em “O mito de Sísifo”.

ASTROLÀBIO REVISTA DE ASTROLOGIA  |   138



C O N C L U S Ã O

Não sei até que ponto o autor foi capaz de viver de acordo com os conceitos filosóficos de sua
obra, mas essa não é a questão aqui. Mantive o foco na correlação entre um dos principais
conceitos filosóficos de Camus e o céu desenhado em seu mapa natal. 
 Parece-me que Antares abriu-lhe as portas do mundo subterrâneo. O coração do Escorpião,

que reconhece a morte diária na vida, trouxe ao entendimento de Camus o julgamento para
além da moral, o comprometimento com verdades e paixões, a aceitação dos próprios limites.
Nesse reconhecimento das limitações, que nada tem a ver com apequenar-se, e sim com
assumir as próprias possibilidades, encontrou a liberdade, que não exime responsabilidades,
mas garante a leveza de um coração sem culpa.  

Albert Camus recebeu de Antares o convite ao absurdo, à recusa a todas as fugas e à luta pela
lucidez.  

“Deixemos de coisa, falemos da vida, pois se não
chega a morte ou coisa parecida e nos arrasta

sem termos visto a vida.”  

Belchior, em Na hora do almoço”  

Albert Camus, prémio Nobel da Literatura em 1957, está longe de ser um autor devidamente
arrumado, seja nas gavetas da literatura, seja nas da filosofia ou da política. Poucos duvidarão de
que foi um dos grandes escritores do século XX, mas o consenso acaba aí. 
Apesar de considerar um escritor e não um filósofo, o argelino, que viveu entre 1913 e 1960, é
conhecido por incluir reflexões filosóficas em seus trabalhos. "Se você quiser filosofar, escreva
romances", dizia. De família pobre, a vida do intelectual, que perdeu o pai na Primeira Guerra
Mundial, foi marcada por ausências. 
Sem livros, jornais, rádios, energia elétrica ou água corrente, Camus teve uma infância muito
diferente daquela vivida pelos filósofos franceses de quem viria a ser amigo. O primeiro registro
de seu primeiro diário, escrito aos 22 anos, traz a anotação: "Certo número de anos sem dinheiro
basta para criar toda uma sensibilidade".  

Na primeira metade dos anos 40 se afirmou como um dos grandes escritores da sua geração,

com as obras do chamado "ciclo do absurdo": o ensaio O Mito de Sísifo (1942), o romance O
Estrangeiro (1942), a peça O Equívoco (1944). Pode dizer-se que A Peste abre, em 1947, um
segundo ciclo, cuja tónica é a revolta, e que inclui o ensaio O Homem Revoltado (1951), obra que
provocou fortes polémicas e levou à sua ruptura com Jean-Paul Sartre.  

B i o g r a f i a

Fontes:  
https://revistagalileu.globo.com 
https://www.publico.pt 

ASTROLÀBIO REVISTA DE ASTROLOGIA  |   138

https://www.publico.pt/


O 
MITO

Sísifo fora um rei de Corinto ,  e procurou

enganar e se aproveitar dos próprios deuses

maiores :  primeiro ,  testemunhara Zeus

raptando Egina ,  a filha de Asopo e ,  em troca

da revelar ao pai o nome do raptor ,  obteve

dele favores .  

Para se vingar ,  Zeus enviou-lhe Tânatos ,  a

morte ,  mas Sísifo prendeu-o com correntes ,

de forma que durante esse tempo ninguém

mais morria — o que levou Hades pedir

providências .  Zeus então liberta a Morte ,  que

para início leva o próprio Sísifo mas este ,

espertamente ,  ordenara à esposa que não lhe

prestasse as honras fúnebres .  Como não

poderia permanecer no mundo dos mortos

assim desprovido dos rituais ,  solicitou ao

deus do submundo para voltar à vida e

castigar a mulher ,  o que foi-lhe permitido —

mas era mais um logro .  O deus ctônio ,  então ,

enviou-lhe novamente Tânato ,  que o mata

definitivamente .  Foi levado ao Tártaro ,  onde

tinha por tarefa empurrar uma rocha até o

topo de um monte ;  mas ,  passando o dia todo

neste afã ,  quando descansava à noite a pedra

voltava a rolar até a base da montanha — de

modo que tinha de começar tudo novamente ,

todos os dias .  Deu origem à expressão

trabalho de Sisifo .  

SÍSIFO ,  O MAIS ASTUTO E ATREVIDO DOS
MORTAIS 

Fonte: Alexander S. Murray (trad. ao espanhol de Cristina Maria 

Borrego) (1997). Quién es Quién en la Mitología. 

“O mito de Sísifo”, Camus Albert 
“Albert Camus e o suicídio”, Arcaro Matheus, publicado em www.isssocompensa.com 
Página http://www.constellationsofwords.com, acessada em abril de 2018 
Página www.fascinioegito.sh06.com, acessada em abril de 2018 
Página www.pt.wikipedia.org, acessada em abril de 2018 
Página www.razaoinadequada.com, acessada em abril de 2018 
Página http://revistapandorabrasil.com, acessada em abril de 2018 
Página https://resenharexperientia.wordpress.com, acessada em abril de 2018 

Fonte das informações apresentadas

ASTROLÀBIO REVISTA DE ASTROLOGIA  |   138


